
| روزنامه جوان | ‌ش��ماره 7518 |1447 ش��عبان   18  |  1404 بهم��ن   18 ش��نبه 

88523060تاریخ

نظري بر 
خاطرات مهدي نوروزي

»همافر« سرباز انقلاب
 در نيروي هوايي

  سمانه صادقي
اثري كه هم اينك 
آن  معرف��ي  در 
سخن مي‌رود، در 
بردارنده خاطرات 
مهدي ن��وروزي 
است كه در دوره 
منتهي ب��ه ايران 
اسلامي در نيروي 
هواي��ي فعالي��ت 
اس��ت.  داش��ته 
انتشارات سوره مهر كه اين كتاب را روانه بازار كتاب 
ساخته، در تارنماي خويش آن را اينگونه توصيف 

كرده است:
»خاطراتي كه در اين كتاب ذكر شده، فقط بخش 
كوچكي از فعاليت‌هاي انقلابي اش��خاصي اس��ت 
كه در س��طوح مختلف ارتش شاهنش��اهي، اعم ‌از 
نيروي زمين��ي، نيروي‌هواي��ي و نيروي‌دريايي به 
انجام رسيده است. حوادث مندرج در اين نوشتار، 
مربوط به اتفاقاتي مي‌ش��ود كه در ايس��تگاه رادار 
جزيره كيش، پايگاه هوايي مش��هد، ايستگاه رادار 
بابلسر و مكان‌هاي مختلفي از تهران رخ داده است. 
اگر نويسندگان و محققان موفق به بررسي حوادث 
مربوط به انقلاب اس�المي در ارتش شاهنش��اهي 
بشوند، خواهند ديد اعتقادات ديني تا چه وسعتي 
و با چه عمقي در ميان نيروهاي نظامي گسترش و 
نفوذ داشته و سبب چه ميزان از فعاليت‌هاي انقلابي 
شده است. در آن صورت نگاه تازه‌اي نسبت به ارتش 
رژيم گذش��ته پيدا كرده و دلايل اصرار گروهك‌ها 
بر انحلال ارتش در اوايل پيروزي انقلاب اس�المي 
و تأييد و تعريف حضرت ام��ام)ره( از ارتش را درك 
خواهند كرد. فعاليت‌هاي شهيد سرلشکر كلاهدوز 
و دوستانش در گارد شاهنشاهي، فعاليت‌هاي شهيد 
سپهبد صياد ش��يرازي و همكارانش در يگان‌هاي 
مختلف نيروي زميني، فعاليت‌هاي شهيد سرلشکر 
بابايي و دوستانش در پايگاه هشتم شكاري اصفهان، 
فعاليت‌هاي مرحوم حاج آق��ا كرماني، اميرعطاالله 
بازرگان، اميرحس��ين مرآتي، ش��هيد س��رهنگ 
شاه‌حسيني، سرهنگ خداوردي، سرهنگ پوراني 

و دوس��تانش در پايگاه سوم ش��كاري همدان و... 
حكايت از گس��تردگي مجاهدات‌ه��ا و تلاش‌هاي 
چهره‌هاي مؤمن و معتقد نظامي، در سراسر ارتش 
شاهنشاهي بوده است. مهدي نوروزي )راوي(، در 
گفت‌وگويي كه درباره خاطرات خود داشته است، 
چنين مي‌گويد: در زندگي من اتفاقاتي وجود داشت 
كه هم سرنوش��تم را تغيير داد و هم به نظرم براي 
روايت در تاريخ، بايد عنوان ش��ود. در سال ۵۱، من 
به همراه تعدادي از همكاران��م براي گذراندن يك 
دوره آموزش نظامي، به مدت ۱۷ماه به انگلس��تان 
اعزام شدم. اين سفر را در حالي مي‌رفتيم كه حس 
مي‌كرديم نماينده حكومتي هستيم كه دروازه تمدن 
بزرگ بشري است اما در همان مدت اقامت بود كه 
رفته‌رفته متوجه شديم، آنچه در قالب تبليغات به ما 
گفته مي‌شد، چيزي جز برخي تبليغات پوچ نيست! 
در واقع نه كسي ما را مي‌شناخت و نه اهميتي به ما 
مي‌داد! اين سرآغاز يك تحول بزرگ در زندگي ما بود 
كه با نوعي احساس خالي شدن همراه بود! نوروزي 
ادامه مي‌دهد: در برگشت به ايران، مأموريت من و 
يكي از دوس��تانم به جزيره كيش اختصاص يافت. 
در اين جزيره بود كه در هنگام س��فرهاي نوروزي 
خانواده سلطنتي، با رفتارهاي غير متعارف و عجيب 
آنها آشنا شديم! در همين حين بود كه كتاب‌هاي 
دكتر شريعتي و نوارهاي سخنراني آقاي فلسفي نيز 
به دست ما مي‌رسيد و آگاهي ما را نسبت به آنچه در 
پيرامون‌مان رخ مي‌داد، افزايش مي‌داد. رفته رفته به 
اين نتيجه رسيديم كه بايد براي نجات كشور كاري 
كنيم و اين مصادف شد با انتقالم به شهر مشهد. اين 
همافر بازنشسته، در ادامه خاطراتش در اين كتاب 
مي‌گويد: در مشهد با رهبر معظم انقلاب اسلامي و 
شهيد اندرزگو آشنا شدم. اين آشنايي تا جايي رسيد 
كه هفته‌اي دو بار تا پيش از دستگيري ايشان، براي 
تدريس زبان انگليسي به آقا، به منزل‌شان در مشهد 

مي‌رفتم...«. 

  19بهمن 1357. مدرسه علوي تهران
 نمايي از بيعت همافران با امام خميني

در نگاه زنده‌ي�اد صفايي، صل�ح زماني 
ارزش�مند اس�ت كه بتواند به بازگشت 
متجاوز به مس�ير حق و اج�راي عدالت 
منتهي شود؛ در غير اين صورت ممكن 
اس�ت صرفاً وقف�ه‌اي تاكتيكي باش�د 
كه ميدان را از ش�ما مي‌گي�رد و فرصت 
بازس�ازي به ط�رف مقابل مي‌ده�د. او 
دقيقاً به همين دليل، با اس�تفاده آماري 
از آيات مخالفت مي‌كند و معتقد اس�ت 
كه به نصوص اسلامي، نبايد نگاه جزئي 
نگر داش�ت و باي�د منظوم�ه آن را ديد

  فائزه سادات حسيني 
آنچه درپي مي‌آيد، خوانش�ي تحليلي از پاس�خ 
زنده ياد اس�تاد عل�ي صفايي حائ�ري معروف به 
عين- صاد، به نامه گروه موسوم به نهضت آزادي 
به جمعي از نخب�گان براي پاي�ان دادن به جنگ 
تحميلي در سال 1365 است. گذشته از آنكه اين 
نامه خود يك س�ند تاريخي است كه سال‌ها پس 
از وفات نويس�نده نش�ر ياف�ت، داراي مضاميني 
اس�ت كه در ش�رايط امروز نيز زنده و درس‌آموز 
مي‌نمايد و مي‌تواند به شناخت معيارهاي صحيح 
براي جنگ و صلح مدد رس�اند. اميد آنكه تاريخ 
پژوهان انقالب اسالمي را مفيد و مقب�ول ‌آيد. 

   
  طرح مسئله

پ��س از فت��ح خرمش��هر در خ��رداد ۱۳۶۱، يكي از 
جدي‌ترين مناقشه‌هاي سياس��ي ـ فكري سال‌هاي 
جنگ شكل گرفت:»ادامه جنگ يا حركت به سمت 
صلح؟«. در آن مقطع، نهض��ت آزادي بر اين باور بود 
كه حزب بع��ث در وضعي��ت ضعف ق��رار گرفته و با 
عقب‌نشيني از مناطق اش��غالي، عملًا به سمت پايان 
دادن به جنگ مي‌رود. اين طرح، در نزد بسا تحليلگران 
خوشبينانه مي‌نمود. در كنار اين نگاه، سازمان ملل نيز 
ايده آتش‌بس را پيگيري مي‌كرد اما مسئله اين بود كه 
آتش‌بسِ مطرح‌شده، الزاماً بر »به‌رسميت شناختن 
تجاوز عراق« بنا نش��ده ب��ود و همي��ن، ترديدهاي 
بنياديني را درباره امكان فريب و تجديد قواي دشمن 
ايجاد مي‌كرد. در چنين بستري، بحث جنگ و صلح 
صرفاً يك انتخاب نظامي نبود؛ به صحنه‌اي تبديل شد 
كه در آن، تلقي‌ها از سياس��ت، اخلاق، سنت ديني و 
نسبت واقعيت با آرمان، مستقيماً با هم در چالش قرار 
مي‌گرفتند و برخ��ورد مي‌كردند. نهضت آزادي براي 
طرح و تثبيت ديدگاه خود، دو نامه به امام‌خميني)ره( 
نوشت و پاسخي مستقيم دريافت نكرد. با اين حال، 

نامه نخست به‌نحوي غيرمستقيم در پيام حج و ذيل 
تبيين آيات آغازين س��وره توبه بازتاب يافت؛ جايي 
ك��ه در آن مفهوم برائت و نس��بت آن با موضع‌گيري 
جامعه اسلامي برجسته ش��د. نقطه عطف ماجرا اما 
نامه دوم نهضت در ش��هريور ۱۳۶۵ بود. نامه‌اي كه 
اين بار، تنه��ا رهبر انقلاب اس�المي را مخاطب قرار 
نداد و براي جمعي از روحانيون نيز ارسال شد. نهضت 
در اين نامه، با اتكا به آيات، روايات و شواهد تاريخي، 
ادامه جنگ را فرسايش��ي و در نهايت همسو با منافع 
قدرت‌هاي بزرگ تصوير كرد و خواستار تغيير مسير 
تصميم‌گيري شد. نامه دوم، يكي از پاسخ‌هاي مهم را 
از سوي زنده‌ياد حجت‌الاس�الم علي صفايي حائري 
)معروف به عين- صاد( برانگيخت؛ پاسخي كه سال‌ها 
بعد، پس از رحلت او، در قالب كتاب »جنگ يا صلح« 

منتشر شد. 
اهميت اين پاسخ صرفاً در اين نيست كه يك روحاني 
جوان وارد يك مناقشه سياسي حساس شد. صفايي 
حائ��ري در آن مقط��ع، تنها ۳۵ س��ال داش��ت و در 
شرايطي مي‌نوش��ت كه هم فش��ارهاي رواني بود و 
هم به‌سبب فهم نادرست برخي گفتارهايش، ارتباط 
شاگردان و همراهان با او كم‌رنگ ش��ده بود. او نامه 
نهضت را صرف��اً يك »اختلاف نظر سياس��ي« تلقي 
نكرد؛ احتمال مي‌داد مخاطب‌گي��ري از روحانيون، 
مي‌تواند تلاشي براي جذب بدنه‌اي باشد كه از ادبيات 
انقلابي تند خسته است. بنابراين پاسخ را در چارچوبي 
نوشت كه بيش از آنكه رنگ و بوي مرزبندي سياسي 
داشته باش��د، يك نقد روش��ي و معيارمحور به »نوع 
استدلال ديني« در مس��ئله جنگ و صلح بود؛ نقدي 
كه در نهايت به يك پرس��ش كليدي مي‌رسد: آيا ما 
با س��نت ديني »كار« مي‌كنيم و از آن معيار بيرون 
مي‌كش��يم، يا صرف��اً از آن »اس��تفاده« مي‌كنيم تا 
تصميمي را كه از پيش گرفته‌ايم توجيه كنيم؟ در اين 
گزارش تحليلي، با تكيه بر خطوط اصلي متن مرحوم 

صفايي حائري و فضاي‌نامه نهضت آزادي، چهار محور 
برجسته مي‌شود؛ محورهايي كه هم به فهم تاريخي 
آن مناقشه كمك مي‌كند و هم نشان مي‌دهد؛ چرا اين 
متن هنوز براي حوادث ام��روز كاربرد دارد. آنچه در 
ادامه مي‌آيد، دفاع ساده‌انگارانه از جنگ يا نفي مطلق 
صلح نيست؛ مسئله، دش��وارتر از اين دو قطبي‌هاي 
كاذب است. مسئله معيارشناس��ي است معيار براي 
فهم قرآن و سنت، معيار براي تشخيص ميدان و معيار 
براي اينكه »صلح« يا »جنگ« به شعار تبديل نشود. 
همينجا يك نكته ب��راي خواننده امروز اهميت دارد: 
در زبان سياس��ت، »صلح« گاهي ب��ه معناي »پايان 
منازعه« به كار مي‌رود اما در تجربه‌هاي تاريخي، صلح 
مي‌تواند به شكل »وقفه« يا »جابه‌جايي ميدان« هم 
ظاهر شود؛ از ميدان نظامي به ميدان رواني، از جنگ 
مستقيم به جنگ فرسايش��ي، از نبرد آشكار به فشار 
پنهان. اگر چنين تفاوتي ديده نشود، صورتِ مسئله 
س��اده مي‌ش��ود و تصميم‌گيري نيز بر پايه تصويري 

ساده‌شده پيش مي‌رود. 
  يك: صلح بدون معيار

در مطالعه بخ��ش آغازين نامه پنج ش��هريور 1365 
نهضت آزادي، بايد گفت چارچوب اقناع‌س��ازي آنان 
بر پايه آيات و حوادث تاريخي اس�الم ق��رار دارد. در 
همين زمينه آن��ان از آيات 61 تا 64 س��وره مباركه 
انفال و نامه امام عل��ي)ع( به مالك اش��تر به هنگام 
اعطاي فرمانروايي مصر استفاده مي‌كنند، تا مقدمات 
منطقي عدم پذيرش صلح را »مقابله آشكار با فرمان 
خدا بر طبق نصوص ق��رآن و س��نت پيامبر و روش 
امامان شيعه« معرفي كنند. در نگرش اسلامي نهضت 
هنگامي‌كه دشمن به صلح روي مي‌آورد، وظيفه ما جز 
پذيرش آن نيست و اگر دش��من در پشت صلح قصد 
نيرنگ دارد، اين مس��ئله با توكل بر خدا و مساعدت 
مؤمنين حل مي‌شود. چنانکه در ادامه تفسير خود از 
آيه 62 تا 64 سوره مباركه انفال، سعي بر اثبات همين 

نظر را دارن��د و مي‌نويس��ند:»اتفاقاً قرآن كريم 
پيش‌بيني اين امر را نموده است كه شايد دشمن 
به قصد خدعه و براي خام‌كردن مس��لمانان دام 
صلح و سازش بگسترد، با اين حال مي‌فرمايد:وَإنِْ 
يرُِيدُوا أَنْ يخَْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْ��بَكَ الَلّهُ هُوَ الذَِّي 
أيَدََّكَ بنَِصْرِهِ وَباِلمُْؤْمِنِينَ. با الهام از آيه فوق، امير 
مؤمنان در عهدنامه معروف به مالك اشتر تصريح 
مي‌نمايند، مبادا صلحي را كه دش��من پيشنهاد 
مي‌كند، پس بزني و البته اضاف��ه مي‌نمايند كه 
دشمن چه بسا نزديك مي‌شود تا غافلگير سازد، 
بنابر اين لازم است پس از صلح دورانديشي نموده 

و از خوشبيني و آسودگي احتراز نمایي.« 
زنده‌ياد صفايي حائري در پاسخ به تفسير نهضت 
آزادي مي‌نويسد: اين برداشت شما از آيات، يك 
نوع »شتاب در حكم« است زيرا شما تمام قرآن را 
بررسي نكرده و درصدد يك حكم فوري از گستره 
وسيع سنت هس��تيد. سنتي كه ش��امل قرآن، 
روايات و تاريخ است و نهضت با استفاده از آيات 
منتخب يا برداشت آماري خود، اقدام به پيشبرد 
هدفش در پذي��رش صلح مي‌كن��د. در حالي‌كه 
موازين يا معيارهاي آن را نداريد و در بيانات خود 
دچار تناقض مي‌شويد، همانند چشم‌پوشي شما 
از آيه 9 سوره مباركه حجرات و جنگ علي)ع( با 
قرآن‌هاي بر س��ر نيزه در صفين. در همان آيه 9 
س��وره مباركه حجرات آمده است:»هر گاه ميان 
دو گروه از مؤمنان جنگ ش��د، ميان آنان صلح 
برقرار كنيد و اگر يكي از آن��ان بر ديگري تجاوز 
كرد، با آن بجنگيد تا به حكم خدا بازگردد؛ پس، 
اگر بازگشت، ميان‌شان به عدالت و انصاف صلح 
برقرار كنيد و دادگري را پيش��ه س��ازيد كه خدا 
دادگران را دوس��ت دارد«. در آي��ه مذكور صلح 
دو شرط دارد: نخست آنكه ميانه‌دار بايد از خود 
مسلمانان باش��د و دوم، با گروه متجاوز مسلمان 
بايد تا هنگام بازگشت به حكم خدا جنگيد. از نگاه 
مرحوم صفايي، اين شروط نه‌تنها در نامه پذيرش 
آتش‌بس نهضت وجود ندارد، بلكه نوعي تناقض 
بين آي��ات نيز ايج��اد مي‌كند و ب��ا صرف صدور 
حكم صلح، اس��تدلال‌هاي قرآني انتخاب و كنار 
هم چيده شده‌اند. در اينجا، يك مقايسه مبنايي 
براي ما ضروري است. صلح اگر به معناي »پايان 
فوري درگيري« تعريف ش��ود، هميشه جذاب و 
بديهي جلوه مي‌كند اما اگ��ر صلح به عنوان يك 
تصميم سياس��ي ـ اخلاقي تعريف شود كه بايد 
حق را تثبيت كند، جلوي تك��رار تجاوز را بگيرد 
و ام��كان فريب را كاهش دهد، آنگاه پرس��ش‌ها 
تغيير مي‌كند. در نگاه آقاي صفايي، صلح زماني 
ارزشمند اس��ت كه بتواند به بازگشت متجاوز به 
مس��ير حق و اجراي عدالت منتهي شود؛ در غير 
اين صورت، صلح ممكن اس��ت صرف��اً »وقفه‌اي 
تاكتيكي« باش��د كه ميدان را از شما مي‌گيرد و 
فرصت بازسازي به طرف مقابل مي‌دهد. او دقيقاً 
به همي��ن دليل، با »اس��تفاده آم��اري از آيات« 

مخالفت مي‌كند. 
  دو: شتاب در حكم و فروكاست سنت به 

نصوص پراكنده
نقد زنده‌ياد صفايي حائري در اين محور، عميق‌تر 
از اختلاف بر س��ر يك آيه يا روايت خاص اس��ت. 
او بر اين باور اس��ت كه نهضت آزادي، سنت را به 
مجموعه‌اي از نصوص پراكنده فروكاسته و از پيوند 
دروني آنها با تاريخ و سيره معصومان غفلت كرده 
است. نمونه بارز اين مس��ئله، استناد هم‌زمان به 
عهدنامه مالك اشتر و ناديده گرفتن جنگ صفين 
است؛ گويي مي‌توان سياست علوي را بدون توجه 
به تعارض‌ه��ا، فش��ارها و فريب‌كاري‌هاي زمانه 
فهم كرد. ايشان در ادامه مي‌گويند: در موقعيتي 
كه شما دس��ت برتر ميدان هستيد، با كدام حَكم 
يا س��ازمان بين‌المللي مي‌توان صدام را متجاوز 
معرف��ي كرد؟ يا آيا در پش��ت اين صل��ح، به‌‌رغم 
هوش��ياري و فداكاري مؤمنين، فريبكاري وجود 
ندارد؟ اگر وجود داشت و اشتباه كرديد، آيا توبه 
مي‌كنيد يا مقابل رهبري »شمشير مي‌كشيد؟ و 
او را متهم به كفر مي‌كنيد؟«. مصداق اين شمشير 
كشيدن هم، در تاريخ اس�الم وجود دارد و آقاي 
بازرگان و ديگ��ر هم‌مسلكان‌ش��ان از اين بينات 
)جهان‌بيني اسلامي( چشم‌پوش��ي‌كرده‌اند. در 
اينجا، منظور مرحوم صفايي همان اس��تنادِ نامه 
نهضت ب��ه عهدنامه معروف مالك اش��تر اس��ت 
كه ايش��ان تأكيد بر نگرش همه‌جانبه به زيست 
سياسي امام علي)ع( دارند. به اين معنا كه نهضت، 
بايد ماجراي جن��گ صفين و تقاب��ل دو گروه از 
مسلمانان با هم را به‌دقت مورد توجه قرار دهد. بر 
آن تمركز كند كه چرا علي)ع( »اين فرزند كعبه و 
قرآن«، از جنگ با قرآن‌هاي بر سر نيزه نهراسيد و 
»فرياد كشيد: اين)صلح( كيد و نقشه است«. چون 
در يك قدم نزديك به خيمه معاويه، اش��عث بن 
قيس بر امام)ع( وارد شد و خواستار پايان جنگ 
و اتمام خونريزي ميان مس��لمين گش��ت. همان 
شب اين خبر به گوش معاويه رسيد و فرداي آن، 
ماجراي قرآن‌هاي بر نيزه و مقابله حضرت علي)ع( 
با خدعه صل��ح رخ داد كه در نهاي��ت به پيدايش 

خوارج رسيد. 
از اي��ن منظر، مش��كل نهض��ت آزادي ناآگاهي 
از نصوص نيس��ت بلكه فقدان نگاه ش��بكه‌اي به 
س��نت اس��ت. نگاه ش��بكه‌اي، به‌جاي تمركز بر 
گزاره‌هاي هم‌س��و با هدف، روابط مي��ان آيات، 
روايات و تجربه‌هاي تاريخي را در نظر مي‌گيرد و 
از دل آنها، معيار استخراج مي‌كند. صفايي حائري 
با تأكيد بر اين رويكرد نشان مي‌دهد بدون معيار، 
حتي استناد مكرر به قرآن نيز مي‌تواند به انحراف 
بينجامد! به‌اين‌ترتيب، نگرش گزينش��ي نهضت 
در اهداف و بي‌اطلاع��ي از معيارها، نقص اصلي 
در استفاده اين گروه از آيات است. اما در بخشي 
از نامه، اعضا با اس��تناد به كتاب صاحب جواهر، 
مسير پذيرش صلح را چارچوب‌بندي مي‌كنند و 

به بهانه»كمي عِده و عُده مسلمانان«، مصلحت را 
در مصالحه با دشمن معرفي مي‌نمايند. موضوعي 
كه در بخش بعدي اي��ن مقال، ب��دان پرداخته 

شده است. 
  سه: قيام، تكليف يا رشد

در بخشي مهم از نامه سران نهضت آزادي، قرائت 
جديدي درباره ماهيت قيام و ش��رايط آن وجود 
دارد كه طي دو سطح به آن پرداخته مي‌شود. در 
سطح اول، نهضت به فلسفه قيام عاشورا و استثنا 
بودن آن از نگاه كتاب»فقه جواهري« مي‌پردازد، 
تا مسئله قيام يا جنگ را تنها به اجازه امام معصوم 
منوط كند. اين كتاب به قلم مرحوم آيت‌الله حاج 
شيخ محمدحس��ن نجفي، مش��هور به صاحب 
جواهر از علماي دوره قاجار است كه تا امروزه از 
كتب سنتي فقهي حوزه به‌شمار مي‌رود. نهضت 
با استفاده از توانايي خويش در جزئي‌نگري، اقدام 
به اس��تخراج قاعده‌اي در باره تأسي از قيام امام 
حسين)ع( مي‌پردازد، تا بنابر آن به امام‌خميني به 
عنوان مجتهدي جامع الشرايط و ولي‌فقيه زمان 
بگويد:»آن فقيه بزرگوار)مرحوم نجفي، صاحب 
جواهر( به‌رغم آنكه نظريه ش��هادت طلبي امام 
حسين)ع( را رد نكرده است، اقدام آن حضرت را 
در جنگي نابرابر و شهادت اولاد و اعوان و انصارش 
را به عنوان مجوزي ش��رعي براي عمل ديگران 
نپذيرفته و با توجه به عموماتي همچون و لاتلقوا 
بايديكم الي التهلكه اظهارنظر مي‌كند كه امام )ع( 
داراي تكليف ويژه‌اي بوده كه به قبول آن مبادرت 
ورزيده و چون وي معصوم از خطاس��ت، كس��ي 
را نش��ايد بر قول و فعلش اعتراض كند. بنابراين 
كس��اني كه مكلفند از ظاهر ادله آيات و روايات 
وظيفه خود را مشخص كنند، نبايد تكليف خود را 

با امام )ع( مقايسه نمايند... .« 
مرحوم صفايي نس��بت به اين ادعا اظهار داشته 
است كه طرح چنين بحثي، مصداقي جز منكوب 
كردن يك مجتهد به‌استناد سخن مجتهد ديگر 
نيست. مضاف بر آنكه امام خميني خود بر انديشه 
صاحب جواهر مسلط و نقدهايي را بر اين موضوع 
كرده‌اند و طرح آن چيزي جز ايجاد شبهه در اصل 
وقوع انقلاب و نظام و اسلاميت آن نيست. زيرا در 
نامه نهضت، پيش از اشاره به قاعده قيام عاشورا 
مي‌گفتند، در رس��الت صلح‌طلبان��ه پيامبراني 
همانند حضرت نوح، حض��رت ابراهيم و حضرت 
عيسي و...، هدف آنان »محو مشركين با خروش 
و خشونت« نبوده است و پس از دعوت، اقوام در 
حالت اختيار مسير راستي يا گمراهي را در پيش 

مي‌گرفتند!
  چهار: تعريف انقلاب در نگاه توحيدي

در نهايت، اختلاف دو نگ��رش، در تعريف غايت 
انقلاب و جنگ آش��كار مي‌ش��ود. نهضت آزادي، 
هدف انقلاب اس�المي را آزادي مردم از استبداد 
مي‌داند و صلح را ابزاري براي حفظ اين دستاورد 
تلقي مي‌كند. چنين ديدگاهي نيز نسبت به جنگ 
تحميلي و پذيرش صلح در آن وجود داشت، آنطور 
كه به امام خميني توصيه مي‌كردند:»تا دس��ت 
بالا را داريد و مي‌توانيد ش��رايط حق��ه، معقول، 
محكمه‌پسند و خداپسند خود را از موضع قدرت 
بر حريف ناب��كار تحميل نمایيد، لج��اج و طمع 
به خرج ندهيد و اس�الم و اي��ران را بدنام نكرده، 
دنبال اه��داف و ادعاهايي نرويد ك��ه خداوند از 
فرس��تادگان اولواالعزم خود نخواسته و به كسي 
اجازه و ام��كان آن را ن��داده اس��ت...«. به عيان 
براي مرحوم صفايي مش��خص بود، آنان تنها در 
راستاي حق نمايي هدف خويش، دست به چيدن 
مقدماتي مي‌گرفتند. در نگرش آنان، به مقدمات 
انقلاب اسلامي و نيز شرايط و زمينه‌هايش از جمله 
حركت سه مرحله‌اي انبيا توجه نمي‌شد و مسئله 
رش��د در اس�الم نيز مورد غفلت قرار مي‌گرفت. 
چنين غفلتي، سبب دوري از نگاه توحيدگرايانه به 
انقلاب مي‌شد و مبارزه با طاغوت، صرفاً در جهت 
رسيدن به آزادي معنا مي‌گرفت! از اين‌روي، استاد 
در جوابيه خود به نهضت آورده است: »ذات اسلام، 
نگاهي رش��دگرايانه و وراي مرزه��اي قراردادي 
)كشورها( دارد. دعوت اسلام جهاني و مبتني بر 
مبارزه با طاغوت، يا تقويت جبهه حق و تضعيف 
باطل اس��ت. امري كه در دعوت س��ه مرحله‌اي 
انبيا شامل: تبيين، اختصام، درگيري و قتال نيز 
مشاهده مي‌ش��د...«. آقاي صفايي در تشريح اين 
مراحل اضاف��ه مي‌كند: »طي مرحل��ه اول، انبيا 
ابتدا به خدا و حقانيت رسالت خود دعوت عمومي 
مي‌كردند و سعي به رفع شبهات ذهني داشتند. 
در مرحله بعد، دو گروه پيرو پيامبر خدا و دشمن 
آن پيدا مي‌ش��وند كه در اصرار ب��ه عداوت خود، 
درگيري‌ها و اولويت‌كارهاي سخت همانند جنگ، 
ظهور پيدا مي‌كند. از نظر مرحوم صفايي، آخرين 
مرحله يعني بخش مبارزه با دشمن خدا يا تولي 
و تبري، در ديدگاه نهضت آزادي وجود نداشت و 
تنها بخش تبييني آن مورد توجه قرار مي‌گرفت. 

  كلام آخر
زنده‌ياد اس��تاد علي صفايي حائري ب��ا جوابيه به 
ش��بهات صلح و جن��گ در نامه نهض��ت آزادي، 
توانست معناي رشد در قيام‌لله را تفسير كند. اين 
رشد داراي موازيني بود كه از نگاه جامع به آيات، 
روايات و تاريخ حاصل مي‌شد. چنانكه در صفحات 
پاياني نامه خود، به توصيه مي‌نويسند:»اين موازين 
تو را هدايت مي‌كند و چش��م تو را باز مي‌كند كه 
بتواني علائم حيات، زندگي و انقلاب را در بياوري. 
مادامي‌كه حركتي شور تجربه كردن و شعور تكرار 
نكردن دارد و در پشت درهاي بسته سينه نمي‌زند، 
حتم بدان كه در بن‌بست نمي‌ماند. نه انقلاب، حتي 
هر ضدانقلاب و هر ابر قدرتي، اگر يك دنده حركت 
نكن��د و از اش��تباهاتش عبرت بگي��رد و در حال 
آموختن و تكرار نكردن باش��د، به نتيجه مطلوب 

مي‌رسد كه رفتن به راه مي‌پيوندد...«. 
 ارشد تاريخ ايران اسلامي، پژوهشگر خبر

ب
ك قا

ر ي
ي د

زاد
ت آ

هض
وه ن

گر
ي 

ضا
 اع

ي
رخ

1. ب
35

8   

9

نظري بر جوابيه مستند زنده‌ياد علي صفايي حائري
به نامه صلح تحميلي نهضت آزادي 

پذيرش صلح فريبكارانه
به دشمن فرصت بازسازي مي‌دهد

زنده ياد صفايي حائري بر اين باور است 
كه نهضت آزادي، سنت را به مجموعه‌اي 
از نص�وص پراكن�ده فروكاس�ته و از 
پيون�د دروني آنها ب�ا تاريخ و س�يره 
معصومان غفل�ت كرده اس�ت. نمونه 
بارزِ آن، اس�تناد هم‌زمان به عهدنامه 
مال�ك اش�تر و نادي�ده گرفتن جنگ 
صفين است. او معتقد است نهضت در 
تئوري‌پردازي‌هايش، تنها بخش هايي 
از نصوص اسلامي را مورد استفاده قرار 
مي‌دهد كه با اهدافش همس�و باش�د

ري
حائ

ي 
فاي

ي ص
 عل

اد
ست

  ا


